XI Convegno di Psicologia e Psicopatologia Post-Razionalista

La formazione post-razionalista

Tavola rotonda : ‘L’illuminazione post-razionalista’

Siena, 21 maggio 2010

La mia “illuminazione” post-razionalista...
Dott. Giuliano Cuoghi

In questo mio breve intervento pensavo di raccontarvi la mia personale ‘illuminazione post-
razionalista’: cioé come sono arrivato a scegliere questo modello tra i tanti che il panorama

psicoterapico attuale propone, e cosa in particolare mi ha colpito e affascinato.

Premessa fondamentale: io mi sono laureato in psicologia a Parma, e a Parma regnava (regna?) un solo
verbo, indiscusso e indiscutibile: quello cognitivo-comportamentale. Tutto il resto & non solo noia - per
parafrasare una vecchia canzone - ma superstizione non-scientifica. Prima di iscrivermi a psicologia la
mia formazione in materia - da autodidatta, naturalmente - era al contrario prettamente psicoanalitica:
casa mia era piena di libri di Freud, e ogni ‘psicologia’ che prescindesse da Freud era considerata poco
piu che spazzatura. Avevo fatto mio un po’ quello che pensa Umberto Galimberti delle odierne
psicoterapie cognitivo-comportamentali: psicoterapie che ‘normalizzano’, che difendono sempre e
comunque lo status quo, psicoterapie semplici (o semplicistiche?) che servono ad ‘adeguare’ le
persone ad una realta talvolta alienante. Dati questi presupposti, potete immaginare come per certi
versi studiare a Parma sia stata un’agonia: non ne potevo piu di sentir parlare di desensibilizzazione
sistematica, rilassamento muscolare progressivo, pensieri ‘disfunzionali’ o ‘irrazionali’. Ma com’e
possibile - mi chiedevo - liquidare una persona in questo modo?! ‘Lei pensa e sente in maniera
sbagliata, la realta oggettiva (?!) € un’altra, ora venga qui che aggiustiamo un po’ di cognizioni e di

emozioni e il gioco é fatto’. Non funziona cosi neanche dal meccanico!!

Insomma mancavano dei pezzi, secondo me. Tutta la dimensione che noi chiamiamo ‘tacita’
dell’esperienza, ad esempio. Da ragazzino ricordo che mi colpi molto la lettura de ‘Il giovane Torless’ di
Musil, che scriveva: “Sotto tutti i miei pensieri, io ho in me qualcosa di oscuro che non posso misurare
razionalmente, una vita che non puo essere espressa con le parole e che tuttavia e la mia vita”. Possibile
che a Parma tutti la pensassero diversamente? O meglio: possibile che avessero deciso di non

occuparsi di questa ‘seconda vita’, assolutamente a-razionale e pre-verbale?!



Poi ho avuto la fortuna di laurearmi con Fabio Celi, che mi ha insegnato che esiste un modo di fare
psicoterapia cognitivo-comportamentale del tutto diverso: ‘relazionalmente orientato’, come disse una
volta il nostro Furio Lambruschi. Da un lato ho cominciato a guardare alla psicoterapia cognitiva con
maggiore interesse, con occhi diversi, meno rigidi, piu flessibili; e dall’altro ho iniziato a cogliere alcuni
grandi limiti della psicoanalisi, soprattutto dal punto di vista, come dire, ‘concreto’ della pratica
psicoterapeutica (4 sedute settimanali nel terzo millennio?!). Se non fosse stato per Fabio Celi,
probabilmente mi sarei iscritto a una scuola di psicoterapia a orientamento psicodinamico, se non
addirittura alla SPI - comunque oramai sono salvo, e questo dimostra quanto sia importante conoscere

le persone giuste al momento giusto...

E a proposito di persone giuste al momento giusto, arriviamo a Guidano. Tra ricerche infinite su
internet e sui libri che avevo in casa, nel tentativo di trovare una strada post-lauream che facesse per
me, mi imbatto casualmente in Guidano e Liotti, nel loro libro dell’83. Introvabile in Italia, lo ordino
immediatamente su Amazon: un libro vecchio, usato, dalle pagine ingiallite - chissa quale folle
americano l'aveva avuto tra le mani prima di me. E’ subito amore. O meglio, ‘illuminazione’
‘illuminazione’ proprio in senso letterale, in quanto ha dato luce a quegli aspetti che a mio avviso erano

rimasti in ombra in tutti quei libri che avevo studiato durante i miei cinque anni di universita.

Innanzitutto la focalizzazione verso la dimensione tacita dell’esperienza e della conoscenza, come
accennavo prima. Che non é il vecchio inconscio freudiano o kleiniano - ricchissimo, vivacissimo,
suggestivo, sofisticato, ma ahime in ultima analisi inconoscibile - quanto piuttosto qualcosa come i
Modelli Operativi Interni di Bowlby: qualcosa cioe di molto piu ‘relazionale’, concreto e indagabile. E
anche - perché no? - di piu intuitivo: perché usare parole complesse quando si possono usare parole

semplici per dire la stessa cosa?

Un altro concetto che mi affascind da subito - concetto mutuato da Maturana e Varela - era I'idea che
esistesse una sorta di ‘chiusura organizzazionale’ su cui poggiava pero una ‘apertura strutturale’ densa
di opportunita - la vecchia idea cioé che ogni vincolo sia al tempo stesso, appunto, una possibilita... 11
ricorso alla dialettica tra ‘organizzazione’ e struttura’ risolveva un mia personale importante
insoddisfazione, come dire, ‘epistemologica’: poiché io non sono cosi malleabile dall’ambiente come il
comportamentismo voleva farmi credere, com’é possibile il cambiamento terapeutico? Come si puo

essere ‘chiusi’ e ‘aperti’ al tempo stesso?

E poi c’é I'attaccamento. Io ho una vera e propria passione per la teoria dell’attaccamento. Secondo me
quella dell’attaccamento e una cornice teorica straordinaria: € empiricamente osservabile,
scientificamente fondata, & applicabile al cane, al gatto, alla scimmia, all'uomo. Una teoria darwiniana,
in fin dei conti - e non € un caso che proprio Bowlby abbia scritto una biografia di Darwin. E poi &
anche una teoria ‘calda’, oserei dire quasi ‘materna’: chissa, forse anch’io come Bowlby ho un po’ di
problemi con la figura materna..e magari prima o poi troverd qualche psicoanalista che possa

aiutarmi! Comunque continuo ad essere affascinato dall'idea che il cucciolo di macaco preferisca il
2



digiuno accanto a una mamma di peluche calda e pelosa piuttosto che essere nutrito da una mamma
fredda e metallica (mi riferisco naturalmente agli esperimenti - per certi versi sadici - di Harlow).
Perché questo significa, letteralmente, che noi ci nutriamo di relazioni. Probabilmente anche la teoria
dell’attaccamento - ancora una volta - risolve alcune mie perplessita (oddio ma ero davvero uno
studente cosi frustrato e inquieto?!): la psicoanalisi mi diceva che I’adulto in verita non e altro che un
bambino ancora innamorato di sua madre, il comportamentismo viceversa mi diceva che solo il ‘qui e
ora’ e importante, e che il passato & fardello (quasi) inutile da indagare...ma io non credevo né all’'una
né all’altro. La psicoanalisi mi sembrava avesse lo sguardo rivolto troppo all'indietro, mentre il
comportamentismo mi dava I'impressione di non vedere al di la del proprio naso: sentivo la necessita

di uno sguardo piu ampio.

Personalmente, penso dunque di aver trovato nel modello post-razionalista alcune risposte per me
fondamentali. Ma non & solo questo: non voglio farne una questione meramente teorica. L’approccio
post-razionalista secondo me offre un modello di interazione paziente/terapeuta - ma forse di
‘interazione’ in generale - molto umano e tollerante (mi verrebbe da dire ‘democratico’, ma non lo
dico), dove non esistono ‘normalita’ e ‘follia’ ma grande rispetto e accettazione verso l'esperienza
dell’altro. Tutta l'esperienza dell’altro: anche il delirio piu inspiegabile e doloroso ha un senso
all'interno del sistema di significati dell’individuo, e non & possibile ricondurlo solamente a particolari
‘deficit cognitivi’. Forse una delle cose piu belle che ho imparato in questi anni - e me ne accorgo
sempre di piu quando parlo con colleghi di orientamenti diversi - e il potersi quasi dimenticare delle
cosiddette ‘diagnosi descrittive’ in favore di una diagnosi che cerchi di essere il piu possibile
‘esplicativa’, nel tentativo di comprendere quella che € I'esperienza e la storia del paziente, storia
sempre unica e irriducibile (questa in fin dei conti ¢ ‘Teoria della Mente’ allo stato puro: non sono
sicuro che tutti gli orientamenti ne siano cosi equipaggiati...). Eh si, perché a volte ho I'impressione che
le diagnosi descrittive e come se tagliassero le cose con l'accetta: o sei dentro o sei fuori una
determinata categoria, o di qua o di la - e se sei di qua in fin dei conti ¢ sempre meglio. Ma tagliare con
I'accetta significa sempre lasciare fuori dei pezzi, a volte anche importanti. Un atteggiamento, quello
post-razionalista, che invece da spazio e voce al raccontarsi (e quindi al costruirsi) del paziente -
atteggiamento che alla fine ho sentito riverberare anche su me stesso, sul modo in cui osservo la mia
esperienza, non solo mentre lavoro con i pazienti ma, penso, anche nella vita privata: I'importanza
delle emozioni, ad esempio, di tutte le emozioni, che sono sempre informative rispetto a qualcosa che
sta accadendo (in me? nel paziente? nella relazione?). E poi - last but not least - c’é stato naturalmente
il mio training alla Scuola Bolognese di Psicoterapia Cognitiva, una di quelle cose che segnano in
qualche modo un prima e un dopo: la condivisione all’interno di un gruppo, la sensazione di avere un
base sicura, I'accettazione incondizionata...tante sarebbero le cose da raccontare, ma questa e un’altra

storia - e forse anche un’altra tavola rotonda...



